Terrorismo, paz y guerra justa®

Dr. Tomés de Domingo Pérez
Profesor de Filosofia del Derecho
Universidad Miguel Hernandez de Elche

t.domingo@umbh.es

* %k %k

RESUMEN: El presente trabajo aborda el problema de cudl debe ser la respuesta de los
Estados occidentales frente al terrorismo islamista a la luz de la doctrina de la guerra
justa. En primer lugar, se examina si es licito hablar de guerra contra el terrorismo;
posteriormente se analiza el papel que pueden desempefiar las Naciones Unidas; y,
finalmente, se presenta la doctrina de la guerra justa para a través de ella responder a la

cuestion planteada.

En nuestros dias, el terrorismo, especialmente el vinculado al integrismo
islamista o yihadista, se ha convertido en una de las principales amenazas para la paz y
la seguridad mundial. Todo intento encaminado a ofrecer soluciones rigurosas que
conduzcan a su erradicacion, requiere estudiar este fenomeno desde las diferentes
perspectivas que ofrece. Sin embargo, no siempre es posible profundizar en todas ellas,
y hay que asumir necesariamente determinados puntos de partida a la hora de examinar
algunas cuestiones. Teniendo esto presente, a lo largo de estas paginas, pese a su interes,

no voy a detenerme a analizar cudles son las causas del terrorismo, especialmente

* El presente trabajo se inspira en la conferencia que con el mismo titulo pronuncié en el marco de las
Jornadas “Sociedad y Democracia frente al terrorismo”, celebradas en Orihuela los dias 26 y 27 de
octubre de 2005, que forma parte de los resultados de un proyecto de investigacion financiado por la
Generalitat Valenciana (2004-2005) Coéd.: GV04 A/74, titulado “El terrorismo en la actualidad.
Implicaciones filosé6ficas, juridicas y psicoldgicas”, cuyos investigadores principales son los Prof. Mir6
Llinares y Tur Ausina.

REVISTA DE LA FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES Y JURIDICAS DE ELCHE
VOLUMEN I - NUMERO 1 - JULIO 2006 — PAGS. 256-269.



aquellas enraizadas en las peculiaridades del mundo islamico'. Partiré de una realidad
que me parece evidente: el terrorismo organizado islamista constituye hoy una
importante amenaza para occidente, especialmente para Estados Unidos y sus aliados,
que se ha materializado en atentados de enorme gravedad como los de Nueva York, Bali
o Madrid, entre otros. Urge preguntarse como deben responder los Estados atacados a
estas agresiones. Evidentemente, formulada la pregunta en términos tan amplios, puede
pensarse en respuestas de muy diversa indole. Por ello, deseo centrarme en la lucha
contra el terrorismo islamista desde los pardmetros de la doctrina de la guerra justa. Asi,
comenzar¢ examinando si tienen razon aquellos que afirman que el 11 de septiembre
supuso el comienzo de una guerra que estarian librando los Estados Unidos y sus
aliados contra la red terrorista Al-Qaeda (I). Se trata de una cuestion que interesa no
tanto por precisar desde un punto de vista tedrico el concepto de guerra como por la
repercusion que para un juicio practico tiene el hecho de estar en guerra. Despejado este
interrogante, habrd que detenerse a examinar brevemente el funcionamiento del Consejo
de Seguridad de Naciones Unidas con el fin de mostrar las insuficiencias de este
organismo a la hora de valorar la licitud moral de una guerra (II). Por esta razon,
muchas de las medidas a adoptar en la lucha contra el terrorismo deben ser enjuiciadas

desde la teoria de la guerra justa, tarea a la que dedicaré la altima parte (III).

Para determinar el concepto de guerra parece logico comenzar atendiendo a las
respuestas que ha ofrecido el Derecho Internacional Publico. A comienzos del siglo XX
el concepto de guerra se caracterizaba por su formalismo, es decir, la guerra equivalia a
una situacion juridica denominada “estado de guerra”, que no implicaba necesariamente
el uso de la violencia, y que se contraponia a las normas internacionales propias de los
tiempos de paz’. Este concepto formalista permitia que se diera algo tan paradojico
como guerras no violentas, y asimismo imposibilitaba considerar como guerra stricto

sensu conflictos armados como las guerras de caracter civil o las guerras de liberacion,

! Sobre el particular cada vez va apareciendo mayor y més interesante bibliografia. En especial, por su
profundidad y vision omnicomprensiva del fendmeno terrorista y, en particular, del terrorismo islamista,
debe destacarse la excelente obra de Jests BALLESTEROS, Repensar la paz, Madrid, Ediciones
Internacionales Universitarias, 2006.

2, Cfr. Manuel DIEZ DE VELASCO, Instituciones de Derecho Internacional Publico, 1, 7* edicion,
Madrid, Tecnos, 1985, pag. 702.

257



aunque nadie hubiera dudado que se trataba de auténticas guerras, maxime tras
conflictos como la revolucion rusa de 1917 y la Guerra Civil espafiola de 1936-1939.
Progresivamente, el Derecho Internacional fue evolucionando hasta eliminar, por
ejemplo, el requisito de la declaracion de guerra, lo cual se habia hecho evidente ante
ataques por sorpresa como la invasion de Polonia por la Alemania nazi o el ataque
japonés a Pearl Harbour, y, asimismo, se reglamentaron las guerras civiles, que
calificadas de conflictos armados sin carécter internacional fueron tenidas en cuenta en
los Convenios de Ginebra de 1949. Sin embargo, a pesar de esta evolucion, el concepto
de guerra sigue presentandose como una situacion juridica que caracteriza las relaciones
entre Estados y, por consiguiente, desde el punto de vista del Derecho Internacional
Publico es evidente que no resulta admisible calificar de guerra la lucha contra el
terrorismo islamista.

Pero los esfuerzos por ofrecer un concepto de guerra no se agotan en el Derecho
Internacional Publico. El iusfilésofo italiano Bobbio, recientemente fallecido, propone
un concepto que a mi juicio resulta bastante acertado, y que ha sido respaldado por
buena parte de la doctrina. Sefiala Bobbio que la guerra es un conflicto entre grupos
politicos respectivamente independientes o considerados tales, cuya solucion se confia a
la violencia organizada’. Por grupo politico entiende “un grupo organizado para el
mantenimiento o la conquista del maximo poder posible entre y sobre hombres que
conviven. Especialmente importante es la interpretacion que ofrece Bobbio del
calificativo “organizada”. Al respecto, afirma que “el concepto de guerra no se extiende
tanto que comprenda explosiones de violencia, aunque sea entre grupos politicos,
esporadica, no duradera, accidental”™.

Lo primero que habria que determinar es si la organizacion terrorista Al Queda
puede verse como un grupo politico, pues que se trata de un grupo organizado y
numeroso esta fuera de toda duda. Si se examinan los principales intentos llevados a
cabo para definir el terrorismo, se observa que la utilizacion de la violencia que implica

el terrorismo aparece ligada a la promocion de una causa de indole politico, religioso o

3. Cfr. Norberto BOBBIO, E! problema de la guerra y las vias de la paz, 2* reimpresion, Barcelona,
Gedisa, 1982, pag. 162. Un detallado estudio sobre las concepciones de la guerra a lo largo de la historia
se halla en Jos¢ GARCIA CANEIRO y Francisco Javier VIDARTE, Guerra y filosofia, Valencia, Tirant
lo Blanch, 2002.

* Norberto BOBBIO, El problema de la guerra y las vias de la paz, pag. 163.

5. Ibidem.

258



ideologico. Todas las definiciones de terrorismo destacan como rasgo caracteristico del
fenomeno el hecho de que aparezca ligado a motivaciones politicas, en las que se
incluye toda aquella “que se relaciona con el poder politico, como poder de ordenacion
y dominacién de una determinada poblacion y un determinado territorio™.
Evidentemente, el terrorismo islamista tiene fines politicos, pues desarrolla una accion
sistematica que, como se aprecia en los casos de Afganistan e Iraq, tiende a desbaratar
los esfuerzos de Estados Unidos por estabilizar la situacion y consolidar la democracia,
con independencia de que dichos esfuerzos se consideren licitos y/o bien encauzados.

Siguiendo con la definicion de Bobbio, la clave para determinar si se estd en
guerra contra terrorismo islamista depende de su caracter esporddico o permanente. En
este punto hay que afinar especialmente el analisis, pues existe el riesgo de terminar
considerando guerras a todas aquellas situaciones en las que se presenta una actividad
terrorista. El terrorismo islamista destaca por su incesante actividad en un amplio
numero de paises. Ciertamente, en occidente ha golpeado con dureza de forma
esporadica y con efectos mucho menos graves que los que, por ejemplo, esta
padeciendo la poblacion iraqui. Si se atiende al escenario de Iraq o Afganistan, no da la
impresion de que la actividad de los grupos terroristas sea esporadica, mas bien cabe
afirmar que estd generalizada. Prueba de ello es que evitarla exige a los Estados Unidos
la presencia de miles de soldados. A la luz de este panorama global, no creo que sea
equivocado afirmar que el terrorismo islamista ha desencadenado una guerra, aunque no
quepa hablar asi, insisto, en términos estrictamente juridicos’.

El terrorismo islamista afecta a muchos paises. En un primer momento, el
principal enemigo del islamismo integrista eran los musulmanes impios. Sin embargo,
sobre todo a partir de la Primera Guerra del golfo, dicho papel ha pasado a ser ocupado
por occidente, especialmente, por los Estados Unidos y sus aliados®. De ahi que haya

que plantearse qué tipo de respuesta deben dar estos Estados al terrorismo islamista.

% Nicolas LOPEZ CALERA, “El concepto de terrorismo™, en JEs posible un mundo justo?, Granada,
Universidad de Granada, 2003, pag. 400.

7. Una posicion contraria, aunque algo ambigua, sostienen autores como José GARCIA CANEIRO y
Francisco Javier VIDARTE, Guerra y filosofia, cit., pag. 205 y ss., quienes opinan que el terrorismo,
aunque considerado por sus autores como una forma de guerra, no constituye tal, sino mas bien un
suplemento de la guerra. No obstante, coinciden estos autores en destacar la trascendencia practica que
tiene determinar si cabe hablar en sentido estricto de guerra. Conviene notar que esta obra estd publicada
al poco de producirse el atentado contra las torres gemelas. Desde entonces, la actividad de los grupos
terroristas, especialmente en el escenario iraqui, ha aumentado considerablemente.

¥ Cfr. Jesuss BALLESTEROS, Repensar la paz, cit., pags. 71-85.

259



II

En la actualidad existe una clara conciencia de que los problemas que afectan a
la paz y a la seguridad mundiales no pueden resolverse adecuadamente al margen de la
legalidad internacional y, por consiguiente, de las Naciones Unidas. En efecto, la
derrota del todo terrorismo y, en particular, del terrorismo islamista requiere el
compromiso y la accién decidida y coordinada de todos los Estados, no s6lo de los
directamente amenazados por Al Queda.

El Consejo de Seguridad de las Naciones Unidas es el organismo encargado de
velar por el mantenimiento de la paz y la seguridad internacional, de conformidad con la
Carta de las Naciones Unidas’. Entre sus funciones se halla determinar si en el marco de
la lucha contra el terrorismo es pertinente aplicar sanciones economicas u otro tipo de
medidas contra un Estado que no colabore o, incluso, que facilite la labor de las
organizaciones terroristas.

Pero no se puede obviar que el funcionamiento del Consejo de Seguridad resulta
criticable en varios aspectos. Por una parte, de todos es sabido que la adopcion de las
resoluciones del Consejo de Seguridad se ve condicionada por la posibilidad que tienen
los cinco Estados que actian como miembros permanentes de vetar cualquier
resolucion, lo cual constituye una grave anomalia'’. Sin embargo, a mi juicio, el
principal problema radica en que son precisamente los Estados que forman el Consejo
quienes deciden el grado de cumplimiento de sus propias resoluciones, lo que los
convierte en jueces de conflictos en los que pueden tener un interés directo o indirecto.
Sin duda se trata de una grave deficiencia, pero es claro que las partes directamente
involucradas en el conflicto estdn en peores condiciones para determinar la solucion
justa del mismo.

En los ultimos afios hay ejemplos claros que evidencian las limitaciones del
Consejo de Seguridad de la ONU. Asi, por ejemplo, cabe recordar que la intervencion
en Kosovo, donde se estaba produciendo un verdadero genocidio contra la poblacion

musulmana, fue vetada por Rusia, debido a sus estrechos vinculos con Serbia. La

?. Una exposicion amplia de la composicion, funciones y resoluciones del Consejo de Seguridad puede
verse en http://www.un.org/spanish/docs/sc/.

1 Sobre el particular, vid. George MONBIOT, La era del consenso. Manifiesto para un nuevo orden
mundial, Barcelona, Anagrama, 2004, cap. 4°, pags. 71 y 123.

260



OTAN intervino sin el respaldo del Consejo de Seguridad, pero buena parte de la
opinidn publica apoyo la intervencion, al considerar que estaba plenamente justificada.
Recientemente, en 2003, se produjo el ataque de Estados Unidos y el Reino Unido
contra Iraq. Es sabido que la resolucion 1441 obligaba a Iraq a permitir la entrada de los
inspectores de la ONU para verificar su completo desarme, y le advertia de que si no
accedia a ello se exponia a graves consecuencias. No hubo una resolucion que
explicitamente permitiera la invasion, asi que puede decirse que se traté de un ataque no
amparado por la legalidad internacional. Ahora bien, jacaso si una resolucion del
Consejo hubiera amparado el ataque careceria de sentido examinar si se trataba de una
intervencion licita?

Mediante estas reflexiones no estoy queriendo decir que se deba prescindir de
las resoluciones del Consejo de Seguridad ni pretendo deslegitimar su labor. En
absoluto. Deseo subrayar que el respeto a la legalidad internacional es fundamental para
asegurar la paz y la seguridad en el mundo''; pero, sentado lo anterior, parece evidente
que la legalidad internacional no puede ser la unica referencia a la hora de analizar los
conflictos internacionales y los problemas ligados con la guerra y la paz. Por ello, es
necesario dirigir la mirada a la teoria de la guerra justa cuyas raices se hallan en el
pensamiento cristiano, y cuyas principales tesis, por cierto, fueron recogidas en la

resolucion 210/1998 de la Asamblea General de las Naciones Unidas.

III

La teoria de la guerra justa, de entrada, supone una posicion intermedia entre
posiciones pacifistas a ultranza, es decir, aquellas que mantienen que una guerra nunca
esta justificada, y aquellas que ven la guerra como un fendémeno inherente al ser
humano que, en ocasiones, incluso favorece determinadas virtudes y la evolucion
tecnoldgica. La doctrina de guerra justa tiene su origen en el cristianismo, y parte de
considerar que aunque la guerra es un mal que hay que esforzarse por evitar, existen

ocasiones en que recurrir a ella puede ser licito.

"' Sobre el particular, cfr. Jesis BALLESTEROS, Repensar la paz, cit., pags. 121-122.

261



Durante los tres primeros siglos del cristianismo se conden6 la guerra sin
paliativos'?. Hasta inicios del siglo IV, los te6logos, ademas de condenar la guerra,
sostuvieron que ningun cristiano debia servir en el ejército, ni siquiera en tiempo de paz.
Como indica César Vidal, a quien sigo al referir esta evolucidn histérica del proceso de
consolidacion de la teoria de la guerra justa, esta opinidon teologica estaba fundada en
textos candnicos que incluian referencias a los trabajos prohibidos para un cristiano.

El abandono del pacifismo a ultranza fue un proceso que se desarrollo
gradualmente. En el concilio de Arles de 312 se admiti6 la entrada de cristianos en las
legiones, si bien podian negarse a combatir en caso de que se produjera un
enfrentamiento armado.

San Agustin, aunque no elabor6 una doctrina de la guerra justa, fue sin duda uno
de los primeros te6logos que abordd el problema de la licitud de la guerra formulando
unos principios que fueron acogidos por la doctrina candnica, tal como se observa en el
Decreto de Graciano'”. San Agustin intentaba cohonestar la defensa de un imperio, que
en buena medida era cristiano y que estaba siendo recibiendo la presion y el asalto de
los barbaros, con la doctrina cristiana. Asi, por ejemplo, admite el pacifismo en privado
y el pacifismo absoluto de algunos (los monjes llamados a seguir el camino de
perfeccion, por ejemplo), sin embargo, a su vez sefiala que la politica del imperio no
podia asumir dichos principios pacifistas, y que, por tanto, su defensa armada era licita
y a ella debian contribuir también los cristianos en su condicion de ciudadanos.

La doctrina de la guerra justa comienza a articularse en la escoléastica medieval
merced a Santo Tomas de Aquino. Sto. Tomaés establece tres requisitos para determinar
la licitud de una guerra'*: 1) La autoridad del principe bajo cuyo mandato se hace la

guerra; 2) Una causa justa'’; y, finalmente, 3) la recta intencién de los contendientes, es

12 Vid. César VIDAL, “La doctrina de la guerra justa”, en La ilustracion liberal, num. 10, 2001,
www.lailustracionliberal.com .

B3, Giorgio DEL VECCHIO, E! Derecho Internacional y el problema de la Paz, Barcelona, Bosch, 1959,
pag. 87.

14 Santo Tomas de Aquino, Suma Teologica, 11-11ae, 40, 1.

', Santo Tomés no precisa en qué puede consistir una causa justa. Citando a San Agustin, sefiala que
suelen llamarse guerras justas a aquellas que vengan las injurias. No obstante, al referirse al homicidio
(Suma Teologica, 11-1lae, 64, 7) reconoce la legitima defensa y la necesidad de que la respuesta sea
proporcionada a la gravedad de la ofensa, sin que parezca forzado tener en cuenta esta doctrina para
precisar el sentido de la referencia del aquinate a la licitud de la causa para entrar en guerra y conducirse
en ella. A este respecto, conviene precisar que la causa justa para guerrear es lo que se conoce como ius
ad bellum y se diferencia del ius in bello, que alude a las exigencias de la guerra justa referidas a como es

262



decir, una intencidon encaminada a promover el bien y evitar el mal. A esta doctrina cabe
afadir que la doctrina escolastica que exigia que antes de comenzar una respuesta bélica
habia que asegurarse de que ésta tenia posibilidades de éxito.

Un importante desarrollo de la teoria de la guerra justa vino de la mano de los
juristas tedlogos espaioles del siglo X VI, entre los que destaca la figura de Francisco de
Vitoria'®. Segun Vitoria, las condiciones para que una guerra fuera justa son la
declaracién por la persona con autoridad para ello, y una causa justa, que consiste en la
existencia de una injuria recibida. No profundiza Vitoria en el examen detenido de qué
injurias justifican la guerra, pero en este punto sorprende que admite con toda claridad
que ciertas injurias pueden legitimar una guerra ofensiva'’. Si examina con
detenimiento el ius in bello, es decir, la cuestion relativa a las “cosas que estan

.. . 1
permitidas en una guerra justa”®

. Vitoria considera que el principe que tiene autoridad
para hacer la guerra no la debe buscar deliberadamente, sino que debe esforzarse por
salvaguardar la paz". Demostrado que la guerra es indispensable, en virtud de justas
causas, no debe buscarse en ella la ruina y perdicion de la nacién a quien se combate.
Seria posible seguir citando nombres de pensadores cristianos que profundizaron

en la teoria de la guerra justa, pero conviene centrarse en la formulacion actual de esta

doctrina por parte de la Iglesia Catdlica.

La exposicion de la doctrina de la guerra justa comienza con una afirmacion de
extraordinaria importancia: “Todo ciudadano y todo gobernante estan obligados a
empefiarse en evitar las guerras. Sin embargo, ‘mientras exista el riesgo de guerra y falte
una autoridad internacional competente y provista de la fuerza correspondiente, una vez
agotados todos los medios de acuerdo pacifico, no se podra negar a los gobiernos el
derecho a la legitima defensa’*. Obsérvese que, en primer lugar, se requiere un

compromiso individual de todas las personas para favorecer la paz, y, en segundo lugar,

licito que se conduzca la contienda. Sobre el particular, vid. Jesus BALLESTEROS, Repensar la paz, cit.,
pags. 61 y ss.

' Especial importancia le otorga Giorgio DEL VECCHIO, EI derecho internacional y el problema de la
paz, cit., pags. 90 y ss.

7 Francisco DE VITORIA, Relecciones sobre los indios y el derecho de guerra, 3% ed., Madrid, Espasa-
Calpe, 1975, pag. 119.

'8 Ibid., pags. 120y ss.
% Ibid., pag. 146.

2% Catecismo de la Iglesia catolica, 2308.

263



no se ignora que la busqueda de la paz es algo que a todos nos une y que, por
consiguiente, presupone una autoridad internacional que, no obstante, puede faltar. En
caso de que eso suceda, solo se admite la guerra para supuestos de legitima defensa. A
este respecto, se sostiene la necesidad de considerar con rigor las condiciones estrictas
de una legitima defensa mediante el uso de la fuerza. “La gravedad de semejante

decision somete a ésta a condiciones rigurosas de legitimidad moral. Es preciso a la vez:

— Que el dafio causado por el agresor a la nacidén o a la comunidad de las naciones sea

duradero, grave y cierto.

— Que todos los demas medios para poner fin a la agresion hayan resultado

impracticables o ineficaces.
— Que se retunan las condiciones serias de éxito.

— Que el empleo de las armas no entrafie males y desérdenes mas graves que el mal que
se pretende eliminar. El poder de los medios modernos de destruccion obliga a una

. . .y . .y 21
prudencia extrema en la apreciacion de esta condicion™ .

He aqui condensados los principios de la doctrina de la guerra justa que me
propongo utilizar para determinar qué tipo de respuestas por parte de los Estados

Unidos y sus aliados pueden resultar licitas frente al terrorismo islamista.

Cabria examinar, en primer lugar, si el terrorismo supone un dafio duradero,
grave y cierto. El terrorismo islamista ha golpeado y sigue golpeando. Ciertamente, los
ataques terroristas han causado hasta el momento un porcentaje de victimas mortales
bajisimo entre la poblacion occidental, bastante mayor en los paises musulmanes, pero
muy lejos, por ejemplo, de las cifras de muertos y la destruccion que ocasiono la II
Guerra Mundial. Sin embargo, la amenaza es constante y, segin la Comision de
Defensa de la Asamblea de la Union Europea Occidental, hay datos que permiten
afirmar con certeza su gravedad. Afirma el citado Comité que el terrorismo islamista

estd tratando de obtener armas de destruccion masiva®, y a ello hay que afiadir que

2 bid., 2309.

2 Informe de la Comision de Defensa en la Asamblea de la Union Europea Occidental. Asamblea
Interparlamentaria de Seguridad y Defensa Europea, 12 de mayo de 2005. En el punto 2° de la Exposicién
de Motivos del citado informe se afirma: “Otro de los principales objetivos del terrorismo ‘yihadista’ es la
obtenciéon de armas de destruccion masiva (ADMs) con el fin de perpetrar atentados de mayor

264



parece evidente la carencia absoluta de escrupulos a la hora de utilizarlas. En este
sentido, es particularmente inquietante el decreto religioso de Hamad Al-Fahd en el que

se considera licito la utilizacion de armas de destruccidon masiva contra los infieles.

Parece indiscutible, pues, que el terrorismo islamista representa una amenaza
real cuya gravedad, certeza y persistencia permanece vigente. Sin duda la colaboracion
de los Estados para derrotar y acabar con este terrorismo es imprescindible y al respecto
se han dado pasos muy importantes, entre los que destaca la creacién del Comité contra
el terrorismo (CTT) en las Naciones Unidas. Ahora bien, como apunta el Informe de la
Comision de Defensa de la Union Europea Occidental, el problema se complica ante un
horizonte de colaboracién por parte de los Estados con estos grupos terroristas, pues
esta colaboracion les convertiria en aliados de unos grupos terroristas que estdn en
guerra contra Estados Unidos y otros paises occidentales. Pues bien, ;en caso de que se

produjera dicha colaboracion resulta licito atacar a estos Estados?

No cabe duda de que en esta guerra contra el terrorismo islamista hay dos
circunstancias que deben tenerse muy presentes a la hora de realizar cualquier

valoracion practica:

1) En primer lugar, los Estados amenazados directamente por el terrorismo
deben llevar a cabo unas estrategias de defensa basadas en la anticipacion, es
lo que se ha venido a denominar una estrategia de defensa mas preactiva que

reactiva.

2) En segundo lugar, lo anterior s6lo es posible a través de los servicios de
inteligencia, que cobran en este tipo de guerra una relevancia indudable, tal
como se sefiala en el citado informe del Comité de Defensa de la Union
Europea Occidental®.

Estos dos aspectos exigen una responsabilidad y honestidad especial por parte de

quienes dirigen los servicios de inteligencia y de los gobernantes, de tal forma que toda

accion militar que se desarrolle contra un Estado apoyandose en informes de

envergadura e impacto estratégico. Estos grupos tienen dificil acceso a armas nucleares o bioldgicas a no
ser que cuenten con apoyo estatal”.

2 El punto 8° de la Exposicion de Motivos reza asi: “La inteligencia es el arma mas efectiva al alcance
de los gobiernos a la hora de luchar contra el terrorismo, habida cuenta del caracter secreto y la capacidad
de infiltracion de estos servicios”.

265



inteligencia que posteriormente resultan erréneos es sencillamente inadmisible. Por lo
tanto, hay que decir con toda claridad que si el ataque a Iraq de 2003 se justificd con
apoyo en informes de inteligencia que eran falsos o que estaban equivocados estariamos
ante una guerra que no sélo no fue conforme a la legilidad internacional, sino que,
ademas, tampoco es licita de acuerdo con las exigencias de la doctrina de la guerra
justa, pues, con independencia de otras circunstancias, la certeza del dafo debe quedar
fuera de toda duda antes de utilizar la fuerza. Podria pensarse que no siempre se pueden
alcanzar dichas pruebas, pero que ante la gravedad de la amenaza, un gobernante
responsable deberia actuar. No comparto este punto de vista propio de lo que se ha dado
en llamar el “neoconservadurismo”, pues puede conducir a un espiral de violencia

dificilmente controlable e injustificable**.

Ahora bien, supongase que existen datos contrastados que demuestran sin
género de duda la colaboracion de un Estado con los terroristas. En mi opinion, habria
que examinar de qué tipo de colaboracion se trata. Imaginese que dicho pais se limita a
albergar terroristas y a permitirles la utilizacion de campos de entrenamiento.
Obviamente, lo pertinente, en primer lugar, seria denunciar el comportamiento de dicho
Estado ante el Consejo de Seguridad y reclamar la adopcion de las sanciones que se
estimaran oportunas. Pero la pregunta clave es: ;seria licito atacar a dicho pais, aunque
lo hubiera autorizado el Consejo de Seguridad? Lo primero que hay que dirimir es si el
ataque puede considerarse razonablemente un acto de legitima defensa, pues la guerra
se justifica s6lo como reaccion frente a un dafo que ya haya sido causado. Por lo tanto,
cabria pensar que solo se puede utilizar la fuerza una vez producido el ataque terrorista.
Ahora bien, en una situacién de guerra no se reacciona ante cada ataque en particular,
sino que se desarrolla una estrategia encaminada a combatir al enemigo evitando en la
medida de lo posible que logren consumar sus acciones. Si es pertinente hablar de
guerra contra el terrorismo islamista, todo Estado que facilita los ataques terroristas esta
de alguna manera participando en ellos y, como es légico, asume un grado de
responsabilidad. Si la espiral de violencia terrorista ya se ha desencadenado, como es el
caso, y ademads existen datos objetivos que permiten establecer sin ningun genero de

duda su determinacion de continuar atacando, me parece que el uso de la fuerza dirigido

% Sobre la guerra preventiva y el neoconservadurismo, vid. Jesus BALLESTEROS, Repensar la paz, cit.,
pags. 87-106.

266



contra un Estado que facilita la accion de los terroristas puede considerarse un ejercicio

de legitima defensa y, por tanto, no cabria hablar de guerra preventiva.

Ahora bien, existen otros requisitos que deben estar presentes antes de
considerar que el uso de la fuerza es licito, segun la doctrina de la guerra justa. Por una
parte, deberian agotarse todos los medios alternativos, y ademas habria que asegurarse
de que la accidén militar tiene posibilidades razonables de éxito. Finalmente, se llega a
uno de los requisitos de mas dificil valoracion: que el empleo de las armas no entrafie
males y desordenes mas graves que el mal que se pretende eliminar. Este punto exige
unas altas dosis de prudencia. En el supuesto de un Estado que se limitara a albergar
terroristas y permitirles entrenar, posiblemente, a falta de mas datos, las consecuencias
de la intervencion militar serian mas nocivas que el hecho de abstenerse de ello y
combatir a los terroristas y al Estado por otras vias. Pero supongase que la colaboracion
del Estado consiste en facilitar a los terroristas la posibilidad de desarrollar armas de
destruccién masiva o, incluso, que ¢l mismo llega a proporcionarselas. A nadie escapa
la gravedad de la amenaza que esta situacion entrafia y la certeza del riesgo que supone
que esas armas estén en manos de terroristas. La propia doctrina de la guerra justa
advierte de la gravedad de estos casos cuando sefiala que “un riesgo de la guerra
moderna consiste en facilitar a los que poseen armas cientificas, especialmente

;. 1y . ;. < . r 2
atomicas, biologicas o quimicas, la ocasion de cometer semejantes crimenes”

. (Como
habria que actuar ante esta situacion? En primer lugar, parece claro que toda
intervencion que entrafie un riesgo de guerra nuclear resulta inadmisible, pues en ese
caso no cabe hablar seriamente de que haya posibilidades de éxito y los males derivados
de la intervencion serian incalculables. Ahora bien, mas alla de este caso extremo, la
gravedad de la amenaza que se produce en el marco de una guerra, exige hacer lo
posible por neutralizarla y, llegado el caso, creo que la utilizacion de la fuerza podria
estar justificada. Pero, insisto, deberia quedar plenamente probado que existe una accion
u omision directamente encaminada a facilitar a los terroristas la obtencion de armas de
destruccion masiva. Con ello queda claro que la mera elaboracion de un programa
nuclear por parte de un Estado sospechoso de simpatias hacia grupos terroristas,
acusacion que en nuestros dias recae sobre Iran, o la fabricacidon o tenencia de dichas

armas no justifica el uso de la fuerza contra dicho Estado, con independencia de que

pueda ser objeto de sanciones internacionales.

3 Catecismo de la Iglesia catolica, 2314.

267



Pero, ;y si el uso de la fuerza, pese a superar las exigencias de la doctrina justa
que se acaban de examinar, no es apoyado por el Consejo de Seguridad de las Naciones
Unidas? Como se ha visto, la doctrina de la guerra justa establece la imposibilidad de
ejercer la fuerza si no accede a ello una autoridad internacional competente provista de
la fuerza correspondiente. Me parece que esta apelacion a la legalidad internacional es,
sobre todo, una prohibicion del unilateralismo en las relaciones internacionales y, como
sefnalé, el corolario de la tesis de que la paz es un problema que incumbe a todos y no
solo a las partes implicadas. Ahora bien, ;puede decirse que el Consejo de Seguridad de
las Naciones esta provisto de esa fuerza a la que se refiere la doctrina de la guerra justa?
Ciertamente, los Estados que forman parte de ¢l pueden adoptar una resolucion
admitiendo el uso de la fuerza y poner tropas a disposicion de la ONU. Pero no puede
ignorarse que en la medida en que el Consejo de Seguridad es un organismo
dependiente absolutamente de determinados Estados se pueden producir situaciones
dificilmente admisibles. Por ejemplo, ;qué sucederia si es precisamente un Estado con
derecho de veto, o estrechamente vinculado a ¢€l, el que facilita las armas a los
terroristas? Lamentablemente, todavia no se cuenta con un organismo internacional con
capacidad coercitiva verdaderamente independiente. Si tal fuera el caso, toda accion
bélica que no estuviera amparada por una resolucion del Consejo de Seguridad de las
Naciones Unidas solo podria ser calificada de ilegal e injusta, segun la doctrina de la
guerra justa. Por lo tanto, creo que, en principio, es necesario respetar las decisiones del
Consejo de Seguridad, pero pueden existir casos en los que la amenaza para la paz y la
seguridad sea tan grave y evidente que quepa realizar excepciones.

Solo resta afiadir una cosa mas. El uso de la fuerza solo estd plenamente
justificado si se encamina al restablecimiento y/o a la busqueda de la paz. La doctrina de
la guerra justa establece que “la paz no es solo ausencia de guerra y no se limita a
asegurar el equilibrio de fuerzas adversas. La paz no puede alcanzarse en la tierra, sin la
salvaguardia de los bienes de las personas, la libre comunicacion entre los seres
humanos, el respeto de la dignidad de las personas y de los pueblos, la practica asidua
de la fraternidad. Es la ‘tranquilidad del orden’ (S. Agustin, civ. 19, 13). Es obra de la
justicia (cf Is 32, 17) y efecto de la caridad (cf GS 78, 1-2)"*°. La paz, por tanto, esta
estrechamente ligada a la justicia. Hay, pues, que tomar conciencia de que cada vez que

se actua justamente en cualquier ambito de la sociedad, en mayor o menor medida se

26 1bid., 2304.

268



esta edificando la paz. El principal problema consiste en determinar qué exige la
justicia. A este respecto, no cabe duda de que el respeto a los derechos humanos, mas
alla del relativismo y el etnocentrismo, constituye hoy la principal exigencia de justicia

y, por tanto, el fundamento de la verdadera paz”’.

7 No obstante, hay otras muchas exigencias de justicia que conducen a la paz. Al respecto, vid. Jests
BALLESTEROS, Repensar la paz, cit., pags. 107-130.

269



